
Les Evêques anglicans rwandais ayant ouvertement
soutenu un régime génocidaire [Traduction maladroite]

Tom Ndahiro

Igihe, 27 janvier 2026

Veuillez prendre garde lorsque le si-
lence cesse d’être silence pour deve-
nir parole. Soyez également prudents
lorsque la neutralité n’est plus pru-
dence mais alignement - et lorsque
« l’explication » devient un plaidoyer
pour le meurtre de masse.

Le comportement des évêques anglicans
Augustin Nshamihigo et Jonathan Ruhumuli-
za lors du génocide contre les Tutsi au Rwan-
da en 1994 se situe sans aucun doute dans
cet abîme moral. Ce qu’ils ont fait n’était pas
seulement un déni. C’était une participation

par légitimation. C’était l’autorité pastorale
mise au service d’un État génocidaire.

Le 5 juin 1994, alors que le Rwanda sai-
gnait et que les églises débordaient de ca-
davres, le journal britannique ’The Observer’
publiait le reportage saisissant de Mark Hu-
band, intitulé à juste titre « Church of Ho-
ly Slaughter » (L’Église du Saint Massacre).
Huband y décrit une conférence de presse à
Nairobi tenue par les deux évêques anglicans
rwandais - non pas pour dénoncer le génocide
qui était alors commis contre les Tutsi, mais,
selon leurs propres mots, « expliquer ce qui
se passe ».

Le récit de Huband est accablant : « La
voix de l’archevêque montait de plus en plus
alors que son refus de condamner le génocide
contre les Tutsi au Rwanda et désigner les
responsables devenait de plus en plus scan-
daleux. »

Scandaleux est un mot mesuré. Ce qui s’est
déroulé n’était pas une ignorance mais une
intention. Pas une confusion mais une choré-
graphie.

L’archevêque Augustin Nshamihigo et
l’évêque Jonathan Ruhumuliza « sont arrivés

1



2

à Nairobi vendredi, non pas pour condamner,
mais pour expliquer ce qui se passe. » Cette
simple phrase devrait glacer la conscience.
Lorsqu’un génocide est en cours, expliquer
sans condamner équivaut à justifier.

Les évêques ont immédiatement désigné
leur coupable - non pas les architectes du
meurtre de masse, non pas le gouvernement
intérimaire orchestrant l’extermination, non
pas les milices vidant les églises à coups de
machettes et de grenades - mais le Front pa-
triotique rwandais.

L’évêque Ruhumuliza déclara : « Le FPR
avait planifié à l’avance de tuer certains de
leurs opposants. Ils possédaient des armes
pour tuer ces personnes. Cela est devenu un
grand obstacle au travail de pacification du
gouvernement intérimaire, de l’Église et des
autres amoureux de la paix. »

Cette seule phrase mérite l’infamie perma-
nente. Un gouvernement orchestrant un géno-
cide est requalifié en « amoureux de la paix ».
Une Église complice par son silence est comp-
tée parmi les artisans de la paix. Tandisque
la force qui arrête ce génocide est accusée de
provoquer « une crise humanitaire ».

Huband contrastait cette obscénité avec la
réalité : « Partout au Rwanda, le travail du
gouvernement “amoureux de la paix” peut
être observé par ceux qui prennent la peine de
le voir. À la mission catholique de Nyarubuye,
dans l’extrême est du Rwanda, la semaine
dernière, nous avons vu les têtes d’enfants dé-
capités posées près de leurs corps… »

Lorsqu’on leur posa la question morale
la plus élémentaire - s’ils condamnaient les
meurtriers ayant rempli les églises rwandaises
de cadavres - les évêques refusèrent. Ils « es-

quivèrent les questions, s’agacèrent », leurs
voix montant à mesure que la vérité les accu-
lait.

Huband tira la conclusion inévitable :
« Même les membres les plus hauts placés de
l’Église anglicane agissaient comme des mes-
sagers pour des maîtres politiques qui ont
prêché le meurtre et rempli les rivières de
sang. »

Il ne s’agissait pas d’une exagération rhé-
torique. C’était un diagnostic lucide. La dé-
claration de l’archevêque Nshamihigo cristal-
lisa la théologie de l’effondrement moral :
« Je ne veux pas condamner un groupe sans
condamner l’autre… Notre souhait n’est pas
de condamner, mais de montrer la situation
qui se déroule dans le pays. »

Ce n’est pas un équilibre. C’est une fausse
équivalence utilisée contre les victimes. Refu-
ser de condamner le génocide contre les Tutsi
tout en condamnant ceux qui l’arrêtent re-
vient à prendre parti - explicitement et en
pleine connaissance de cause.

Défendre les génocidaires
La conférence de presse de Nairobi n’est

pas sortie de nulle part. Elle constituait la
mise en scène publique d’une position dé-
jà formalisée sur papier quelques semaines
plus tôt par l’évêque Jonathan Ruhumuliza.
Dans une lettre datée du 12 mai 1994, adres-
sée à José Chipenda, Secrétaire général de la
Conférence des Églises d’Afrique, Ruhumuli-
za proposait une défense écrite de l’ordre gé-
nocidaire, revêtue d’un langage religieux et
d’une banalité bureaucratique.



3

La lettre, dont je possède une copie,
mais contenant plusieurs erreurs linguis-
tiques, commence par une litote frôlant le
blasphème : «  Notre pays fait face à de nom-
breux problèmes, comme vous le savez. » De
nombreux problèmes. Comme si le génocide
contre les Tutsi n’était qu’un simple désagré-
ment logistique.

Vient ensuite l’invocation : «  Selon ce qui
est arrivé et ce qui continue d’arriver… Dieu
est puissant. » Le génocide contre les Tutsi
n’est ni nommé ni pleuré. Au lieu de cela,
«  Dieu est puissant » plane sur le meurtre
de masse comme une bénédiction perverse.
Le mot génocide n’apparaît nulle part dans
la lettre. L’effacement est le premier acte du
déni.

L’évêque Ruhumuliza place ensuite la res-
ponsabilité exactement là où le gouvernement
génocidaire et ses soutiens exigeaient qu’elle
soit placée : «  La mort de notre Président
nous a apporté une période difficile où beau-
coup de gens ont perdu la vie. La rupture du
cessez-le-feu par le Front patriotique rwan-
dais a conduit le pays au désordre et la po-
pulation a commencé à s’entretuer. »

Réfléchissez un instant. «  A commencé
à s’entretuer. » La symétrie délibérée dis-
sout auteurs et victimes dans une brume mo-
rale. L’extermination organisée devient chaos
spontané. La politique d’État devient un ac-
cident tribal.

Vient ensuite la louange - une admiration
éhontée - pour le gouvernement génocidaire
: «  Après la mise en place d’un nouveau
gouvernement, nous voyons que les choses
changent en bien. Les ministres font de leur
mieux pour ramener la paix dans le pays bien

qu’ils soient confrontés à de nombreux pro-
blèmes. »

Le génocide contre les Tutsi est requali-
fié en progrès. L’extermination devient «  un
bien ». Les ministres orchestrant le meurtre
de masse sont présentés comme des artisans
de la paix. Il ne s’agit pas de naïveté. C’est
un soutien explicite.

L’évêque Jonathan Ruhumuliza rapporte
même une normalité administrative : «  Sur
dix préfectures, six ont repris leurs travaux
normaux. »

Travaux normaux. Pendant que des corps
pourrissent dans les rivières et les églises. Ki-
gali, note-t-il avec approbation, «  est encore
sous le contrôle du gouvernement. » Ici, le
contrôle n’est pas gouvernance ; c’est la do-
mination par la mort et la terreur.

L’évêque ne déplore qu’une seule chose :
«  …les rebelles détruisent tout, tuent tous
ceux qu’ils rencontrent tandis que le gou-
vernement tente d’apporter la paix dans le
pays. »

Les victimes sont invisibles. Seuls les au-
teurs sont humanisés. Le remède qu’il pro-
pose se conclut par une inversion morale :
«  Le Rwanda a besoin de paix et demande
au Front patriotique rwandais et au gouver-
nement de s’asseoir ensemble… »

Voici l’obscénité ultime : légitimer un ré-
gime génocidaire comme interlocuteur moral
égal. La négociation ici n’est pas un processus
de paix ; c’est le blanchiment du meurtre de
masse en normalité politique.

Nulle part dans la lettre il n’est fait men-
tion des victimes tutsi. Aucun mot de deuil.
Aucune prière. Aucune dénonciation. Les
seules personnes méritant un soutien «  spi-



4

rituel, physique, matériel » sont les «  Rwan-
dais » - une catégorie qui, dans ce contexte,
inclut ceux qui manient la machette.

La cohérence est alarmante. La perfor-
mance de Nairobi n’était pas une déviation.
C’était l’articulation publique d’une théolo-
gie génocidaire déjà apprise, écrite, diffusée
et défendue.

Et pourtant - de façon étonnante - ce passé
n’a pas disqualifié l’évêque Ruhumuliza pour
une réintégration en Angleterre. Le 31 mai
2020, ’The Guardian’ publiait un article in-
titulé : «  L’Église accueille de nouveau un
évêque rwandais accusé de défendre le géno-
cide. » Chris McGreal et Harriet Sherwood y
rapportaient :

«  Un an après son arrivée en Grande-
Bretagne, Ruhumuliza a été nommé évêque
assistant honoraire dans le diocèse de Wor-
cester… L’Église d’Angleterre a déclaré avoir
mené des vérifications approfondies et n’avoir
trouvé aucune preuve de complicité dans le
génocide perpétré contre les Tutsi. »

Quand la complicité perd
son sens

La décision de Lambeth Palace de ne voir
«  rien de mal » dans la conduite de l’évêque
Jonathan Ruhumuliza - spécifiquement sa
lettre du 12 mai 1994 au révérend José Chi-
penda et la conférence de presse de Nairobi
qui a suivi - reste l’un des jugements ecclé-
siastiques les plus insensibles moralement de
l’ère post-génocide. Il ne s’agit pas seulement
d’un échec de discernement ; c’est un affront

à la raison, une insulte à l’humanité, et une
blessure rouverte pour les survivants du géno-
cide contre les Tutsi qui apprennent, une fois
encore, que leur souffrance peut être admi-
nistrativement minimisée si le coupable porte
une collerette.

On peut se demander ce que ces «  vérifi-
cations » étaient censées détecter. De la fu-
mée sans feu ? Du négationnisme sans mots 
? De la complicité sans paroles ? Si un évêque
loue par écrit un gouvernement génocidaire,
puis répète le même récit devant des jour-
nalistes tout en refusant de condamner le
meurtre de masse, quelles preuves supplé-
mentaires une Église pourrait-elle exiger ?
Une confession signée ? Une machette bénie
lors d’une vêpres ?

Rappelons la séquence, car la séquence im-
porte. D’abord vint la lettre à la Conférence
des Églises d’Afrique depuis Kigali, dactylo-
graphiée, signée et faxée alors que le géno-
cide contre les Tutsi était en cours. Elle louait
un gouvernement exterminant activement un
peuple, présentait le massacre comme un
«  désordre », imputait tout au FPR et dé-
peignait les génocidaires comme des agents
de paix. En juin 1994 eut lieu la conférence
de presse de Nairobi, où le même récit fut
reconditionné pour les médias mondiaux.

Différent support, même
message

Tout cela, en moins d’un mois. Même géno-
cide. Même récit. Même effacement des vic-
times. Même blanchiment des auteurs. Même



5

refus de nommer le génocide alors commis
contre les Tutsi. Même attribution de la faute
au FPR. Même présentation du gouverne-
ment génocidaire comme une force de paix.
Il ne s’agissait pas de confusion suivie de
correction ; il s’agissait de cohérence suivie
d’amplification.

Le moment de cet effondrement moral n’est
pas anodin ; il est accablant. En termes
d’études médiatiques, le timing n’est jamais
neutre : c’est un dispositif de cadrage, une
variable instrumentalisée pour influencer la
perception avant que les faits ne s’imposent.
L’évêque Ruhumuliza et son collaborateur
clérical ne sont pas arrivés à Nairobi par ha-
sard.

Ils y sont arrivés précisément alors que
le gouvernement des génocidaires fuyait Gi-
tarama pour Gisenyi, chassé par l’avancée
de l’Armée patriotique rwandaise. Rappelons
que Gitarama avait servi de siège à ce régime
criminel depuis le 12 avril 1994 - un gouver-
nement coordonnant l’extermination tout en
se cachant derrière le langage de la légalité et
de l’ordre. Lorsque ce siège tomba, lorsque le
mensonge de «  l’autorité d’État » s’effondra
sous la réalité militaire, les évêques firent sur-
face à Nairobi, non pour se repentir, non pour
confesser leurs erreurs, mais pour recondi-
tionner la défaite en vertu et la fuite en statut
de victime.

Ce n’était pas une coïncidence ; c’était une
opération de manipulation appliquée. Ce que
les spécialistes de la communication de crise
décrivent comme un «  sauvetage de réputa-
tion » a ici été baptisé d’un langage clérical.
Alors que le projet génocidaire perdait du ter-
rain sur le terrain, il gagnait des défenseurs

en robes cléricales à l’étranger.
La conférence de presse de Nairobi fonc-

tionnait comme une route d’évacuation théo-
logique, transportant par voie aérienne un ré-
cit effondré vers les médias internationaux
avant que la vérité ne puisse le rattraper.
C’est un exemple classique de mise à l’agenda 
: saisir le micro tôt, saturer le discours et
définir la crise avant que journalistes, diplo-
mates ou juristes ne le fassent. Le message
était clair : les génocidaires ne se retiraient
pas parce qu’ils étaient des criminels battus ;
ils étaient des chercheurs de paix submergés.

L’Armée patriotique rwandaise ne stoppait
pas le génocide contre les Tutsi ; elle désta-
bilisait l’harmonie. C’était une guerre narra-
tive synchronisée avec la défaite militaire, et
les évêques jouèrent leur rôle avec une dis-
cipline glaçante. Décrire une telle coordina-
tion comme de la naïveté serait une insulte
à l’intelligence. C’était un effort calculé pour
sauver la réputation morale d’un gouverne-
ment génocidaire au moment même où il per-
dait son emprise sur le pouvoir.

Les théoriciens des médias appellent ce-
la une «  inversion de cadre » : les au-
teurs deviennent victimes, la résistance au
mal est requalifiée d’agression, le meurtre
de masse est blanchie en «  pacification ».
Cette logique reflète le vocabulaire des géno-
cidaires eux-mêmes pendant les semaines les
plus sanglantes d’avril à juin 1994, lorsque
l’intensification de l’extermination était eu-
phémiquement qualifiée de «  défense civile »
et de «  rétablissement de l’ordre ».

La louange que l’évêque Ruhumuliza
adresse à ce gouvernement comme artisans
de paix s’inscrit parfaitement dans ce lexique.



6

Ses mots étaient une tentative d’effacer la
réalité. Et lorsque des évêques participent à
un tel effacement, ils ne se contentent pas de
tromper : ils bénissent des mensonges crimi-
nels, accordant une couverture morale à des
crimes que le droit international qualifie jus-
tement de génocide.

Le choix de Nairobi, l’usage de la presse et
l’appel aux fidèles anglicans internationaux
n’étaient pas des plateformes accidentelles
mais stratégiques. Il s’agissait d’un blanchi-
ment du message à travers des institutions
respectées. Le pari implicite était cynique
mais clair : que les publics occidentaux, fa-
tigués par la complexité et respectueux de
l’autorité cléricale, accepteraient la soutane
d’un évêque comme substitut à la preuve.

Que Lambeth Palace ait ensuite choisi de
ne voir «  rien de mal » dans cette perfor-
mance n’est pas de la prudence institution-
nelle ; c’est un aveuglement institutionnel
du type le plus dangereux. Cela signifie que
les mots - tant qu’ils sont prononcés avec
l’assurance épiscopale - échappent à tout exa-
men moral, même lorsqu’ils réhabilitent le
pouvoir génocidaire.

Au final, cet épisode révèle un scan-
dale plus profond que l’idéologie d’un seul
évêque. Il montre comment l’autorité ecclé-
siale, l’accès aux médias et le vocabulaire
moral peuvent être fusionnés en un instru-
ment de propagande, capable de manipuler
le monde alors que les survivants du géno-
cide contre les Tutsi comptent encore leurs
morts. Ignorer le pouvoir des mots ne les
neutralise pas. Des mots laissés sans contes-
tation durcissent en récits ; les récits justi-
fient des actions ; les actions deviennent des

épées. Et lorsque l’Église bénit les mots les
plus toxiques, elle risque de se retrouver le
sang sur les mains - tout en affirmant, avec
une tragique sérénité, qu’elle ne voit rien du
tout.

La réponse de Lambeth Palace fut de dé-
clarer - après coup, depuis la sécurité de la
distance - qu’il n’y avait rien de pécheur, rien
de mal, rien de moralement disqualifiant dans
cette conduite. Il faut ici s’arrêter, non par
politesse, mais par raison. Si louer un gou-
vernement génocidaire alors qu’un génocide
est en cours ne constitue pas un échec mo-
ral, alors l’Église a effectivement annoncé que
la justification du génocide contre les Tut-
si est compatible avec le ministère épiscopal.
Cette seule déclaration aurait dû provoquer
l’indignation dans tout le monde chrétien.

L’insulte est la plus profonde pour les sur-
vivants. Pour ceux qui ont perdu leur famille,
qui ont vu les églises transformées en champs
de massacre, le jugement de Lambeth se lit
ainsi : les narrateurs de vos tueurs méritent
compréhension ; votre souffrance mérite une
indifférence procédurale. Et pour ceux qui ont
vaincu le gouvernement des génocidaires - les
mêmes personnes que Jonathan Ruhumuliza
accusait - cette décision est un dernier coup
de poignard. La force qui a arrêté un géno-
cide est condamnée ; le gouvernement qui l’a
organisé est loué comme «  amoureux de la
paix ». Ce n’est pas une ambiguïté morale.
C’est une inversion morale.

Pire encore, le langage de Ruhumuliza
s’inscrit parfaitement dans la logique des gé-
nocidaires eux-mêmes. Entre fin avril et juin
1994, le régime qualifiait l’intensification du
meurtre de masse de «  pacification » effec-



7

tuée par la «  défense civile ». Tuer devenait
un ordre. L’extermination devenait stabilité.
Le vocabulaire de Ruhumuliza reflète cette lo-
gique presque mot pour mot. Que Lambeth
Palace ait échoué - ou refusé - de reconnaître
cette continuité n’est pas de l’ignorance ;
c’est un aveuglement volontaire.

Si Lambeth Palace souhaite sauver ne
serait-ce qu’un fragment de crédibilité, il
n’existe qu’une seule atténuation concevable 
: apporter la preuve hors de tout doute rai-
sonnable que l’évêque Ruhumuliza était men-
talement incapable à l’époque - incapable de
distinguer le bien du mal lorsqu’il rédigea la
lettre et s’adressa à la presse. Tout autre ar-
gument s’effondre sous son propre poids. Car
l’alternative est dévastatrice : un évêque sain
d’esprit et autorisé a consciemment choisi de
défendre le génocide contre les Tutsi, tandis
que l’Église a ensuite choisi de l’excuser.

Il faut également poser la question évi-
dente, bien qu’inconfortable : qu’est-ce qui a
poussé ces deux clercs à manipuler le monde
par le biais des médias ? Qui pensaient-ils
exactement trouver en Grande-Bretagne pour
un évêque capable d’expliquer le génocide de-
puis la chaire ? Les Anglicans souffraient-
ils d’une pénurie de défenseurs du génocide 
? Y avait-il une urgence pastorale nécessi-
tant l’importation immédiate d’un homme
capable de rassurer les consciences en affir-
mant que le meurtre de masse n’était que
«  pacification » ?

La réalité est grotesque. Lambeth Palace
n’a pas simplement mal jugé un évêque ; il
a déclaré que des mots utilisés pour «  net-
toyer moralement » un génocide sont mora-
lement tolérables s’ils sont prononcés calme-

ment, bureaucratiquement et avec l’assurance
épiscopale. Cette décision est une insulte non
seulement aux survivants, mais à l’idée même
de raison morale. Une Église incapable de re-
connaître le mal lorsqu’il est loué par écrit et
diffusé dans le monde a abandonné sa préten-
tion à être un témoin moral.

Contre ses propres prin-
cipes

Ce qui rend la décision de Lambeth Palace
particulièrement grave, c’est qu’elle contredit
ouvertement la compréhension anglicane de
la vérité et du témoignage. L’anglicanisme
a depuis longtemps rejeté l’idée selon la-
quelle l’autorité légitime le mensonge. De
l’insistance de Richard Hooker sur le fait que
la raison, l’Écriture et le discernement mo-
ral doivent opérer ensemble (Of the Laws
of Ecclesiastical Polity, Livre V), aux affir-
mations répétées des conférences de Lam-
beth selon lesquelles le témoignage public de
l’Église doit être ancré dans la vérité plu-
tôt que dans l’opportunisme (Conférence de
Lambeth 1948, Résolution 25 ; 1978, Résolu-
tion 21).

Le Quadrilatère de Lambeth [la conférence
quadrilatérale de Lambeth] de 1888 fonde la
légitimité ecclésiale sur la fidélité à l’Évangile,
non sur l’auto-préservation institutionnelle.
De même, les Cinq Marques de Mission - of-
ficiellement adoptées par la Communion an-
glicane - engagent l’Église «  à proclamer la
Bonne Nouvelle du Royaume » et « dénoncer
toutes formes de violence et à œuvrer pour la



8

paix et la réconciliation ».

Louer un gouvernement génocidaire
comme artisan de paix, ou considérer qu’un
tel éloge est moralement neutre ou une erreur
marginale, constitue un reniement de ces
engagements. Cela vide le «  témoignage »
de son contenu et transforme l’autorité épis-
copale en bouclier [en couverture] pour des
tromperies. La théologie anglicane considère
la vérité non pas comme un concept abstrait,
mais comme un témoignage fidèle (martyria),
même lorsque ce témoignage est coûteux -
un thème souligné à plusieurs reprises dans
la théologie morale anglicane (voir Paul Avis,
The Anglican Understanding of the Church,
2000). En refusant de nommer le mal comme
mal, Lambeth Palace a trahi sa vocation au
lieu de maintenir l’unité.

Elle a choisi le silence institutionnel plutôt
que la clarté prophétique, la diplomatie plu-
tôt que le discernement, et ce faisant s’est ali-
gnée non pas sur le Christ johannique qui se
déclare «  la vérité » (Jean 14:6), mais sur le
silence que condamne Isaïe à propos des sen-
tinelles qui voient sans avertir (Isaïe 56:10).
Comme l’avertissait saint Augustin dans De
Mendacio (395 après J.-C.) et La Cité de Dieu
(Livre XIX), un mensonge prononcé - ou ac-
cepté - au nom d’une paix factice ne préserve
pas l’ordre mais corrode la justice à sa racine.

Un tel aveuglement n’est pas innocence 
; c’est complicité. Et lorsque l’Église aban-
donne la vérité pour éviter l’inconfort, elle ne
se contente pas de trahir les survivants du
génocide contre les Tutsi : elle renonce entiè-
rement à toute prétention à l’autorité morale.

Collaborateurs fidèles
Si encourager les génocidaires, légitimer

leur gouvernement, effacer les victimes, ac-
cuser ceux qui ont stoppé les massacres et
refuser de condamner le meurtre de masse ne
constitue pas de la complicité, alors le mot a
perdu tout sens.

Cette indifférence institutionnelle donne
raison à l’expression de Mark Huband -
’Church of Holy Slaughter’. Elle soulève des
questions auxquelles l’Église d’Angleterre à
Lambeth Palace n’a jamais répondu : qui a
financé le voyage à Nairobi en plein génocide 
? Qui a approuvé la conférence de presse ?
Qui a décidé que le silence, la déformation
et la fausse équivalence étaient un comporte-
ment épiscopal acceptable ?

Imaginez, même hypothétiquement, un
évêque tenant une conférence de presse en
1943 pour expliquer que le Troisième Reich
d’Hitler «  essayait d’apporter la paix », que
les résistants étaient le vrai problème, et que
la condamnation serait «  déséquilibrée ».
L’indignation aurait été sismique. Les car-
rières auraient pris fin. Les institutions au-
raient tremblé.

Que cette indignation n’ait jamais émergé
dans le cas présent révèle une vérité terrible 
: les victimes africaines disposent d’une mon-
naie morale moins chère [représentent une va-
leur]morale moindre]. Le génocide contre les
Tutsi pouvait être relativisé, expliqué, anes-
thésié spirituellement - et cela sans aucune
conséquence.

Un évêque n’est pas un observateur neutre.
Il est un témoin moral. Lorsqu’il bénit un
crime de haine, il profane son organisation.



9

Lorsqu’il défend un gouvernement génoci-
daire, il ne se contente pas de trahir son trou-
peau : il se place contre l’Évangile qu’il pré-
tend prêcher.

Un évêque dans la tradition catholique, an-
glicane ou luthérienne n’est pas un accessoire
décoratif chrétien. Il n’est pas une chemise
violette ornée d’une grande croix en argent,
un mannequin liturgique coiffé d’une mitre
et portant une crosse pour l’effet cérémoniel.
Un évêque est l’autorité incarnée : évaluée,
consacrée, investie de la doctrine, de la dis-
cipline et du jugement moral. Dans le lan-
gage ancien, il est un prince de l’Église. Lors-
qu’une telle figure parle, elle n’exprime pas
seulement une opinion ; elle enseigne, signale
et légitime.

C’est pourquoi l’affirmation - explicite ou
implicite - selon laquelle un évêque ayant dé-
fendu un gouvernement génocidaire était sim-
plement confus, naïf ou mentalement déséqui-
libré n’est pas altruistique ; elle est mal-
honnête. L’évêque Jonathan Ruhumuliza ne

s’est pas échappé d’un hôpital psychiatrique
pour trouver accidentellement une machine à
écrire. Il a écrit délibérément. Il s’est répété
de manière cohérente. Il a consciemment dé-
fendu un régime génocidaire. Ce qui l’animait
n’était ni la stupidité ni la folie, mais une pos-
session idéologique.

Ce qu’Augustin Nshamihigo et Jonathan
Ruhumuliza ont fait n’était pas un simple dé-
ni du génocide contre les Tutsi. C’était une
collaboration morale active avec les auteurs.
Et les Églises qui les ont excusés ne se sont
pas simplement trompées. Elles sont deve-
nues complices du mensonge.

L’histoire a déjà rendu son verdict. La
seule question qui reste est de savoir si
l’Église d’Angleterre aura un jour le courage
de l’accepter.

La décision de Lambeth Palace de ne voir
« rien de mal » dans la conduite de l’évêque
Jonathan Ruhumuliza reste l’un des juge-
ments ecclésiastiques les plus moralement in-
sensibles de l’ère post-génocide.


