Department of French Literature, Thought and
Culture

FRANCOIS ROBINET:
AN INTERVIEW BY
CATHERINE BEHM

The Interviewee: Francois Robinet, Associate Professor of Contemporary History

Francois Robinet has been Associate Professor of Contemporary History at the University

of Versailles-Saint-Quentin-en-Yvelines (Paris-Saclay University) since September 2013,

Francois Robinet’s work is centered at the crossroads of two research fields: the cultural

history of French contemporary media, and the history of the Genocide against the Tutsi.

He defended his PhD dissertation entitled African Conflicts in the Eyes of the French
Media (1994-2008): Construction, Background, and Effects of Media Narratives (Les
conflits africains au regard des médias francais (1994-2008) : construction, mise en
scene et effets des narrations médiatiques) in 2012. This dissertation was devoted to the
French media’s coverage of contemporary African conflicts, and was given special
mention for research by the INA Prize in 2014. It was published as a book entitled
Silences and Stories : The French Media Tested by African Conflicts (Silences et récits :
les médias a 'épreuve des conflits africains (1994-2015) (Paris : INA Editions, 2016) and

was awarded the Research Prize at the Assises internationales du Journalisme in 2017.

He is co-curator of the exhibition "Rwanda 1994. Traces of the Tutsi genocide" (2024) and
has just coordinated with Rémi Korman the special issue of Matériaux pour l'histoire de

notre temps "Rwanda 1994. Archives, mémoires, héritages" (La Contemporaine, 2024).


https://as.nyu.edu/content/nyu-as/as/departments/french.html

The Interviewer: Catherine Behm, PhD Candidate (ABD) in French Literature, Thought and

Culture

Catherine Behm is a PhD candidate who is writing a dissertation on the south of the
Democratic Republic of Congo to show how its artistic and literary production provides a
framework to "re-politicize" neo-materialist theories of matter, of its extraction and of

extractivism.
The interview was conducted in French in New York City on Monday, October 28, 2024.

Catherine Behm : Bienvenue a NYU, Francois Robinet ! vous étes un historien des
médias francais, et vos travaux les plus récents s’intéressent particulierement au
génocide des Tutsi au Rwanda. Pourriez-vous revenir plus en détail sur votre

parcours et sur vos intéréts de recherche ?

Francois Robinet : A lorigine, ma formation et mes premiers travaux s'inscrivent en
histoire politique et culturelle et plus spécifiqguement en histoire des médias. Si je
remonte assez loin dans le temps, au milieu des années 2000, les débats autour du fait
colonial sont tendus en France : en 2005, une proposition de loi enjoint denseigner le
réle positif de la colonisation dans la France d'outre-mer ; au méme moment, la réception
francaise des postcolonial studies est particulierement crispée avec des attaques
lancées contre des auteurs rattaché.e.s ou se revendiquant de ce mouvement. On se
souvient aussi des polémiques qui ont suivi le “discours de Dakar” prononcé par Nicolas
Sarkozy, en 2007. A l'époque, je suis immergé dans ces débats, dans la lecture de la
littérature scientifique consacrée a ces questions, dans des lectures parfois plus

militantes sur le réle de la France en Afrique, sur la Francafrique, et déja sur le Rwanda.

Alors que javais mis mes recherches universitaires de cété pour enseigner dans le
secondaire, je reprends la recherche universitaire et commence a m'intéresser plus
spécifiguement a ces questionnements qui me semblent souvent abordés avec des
prismes idéologiques assez marqués. Je propose donc a mon ancien directeur de
recherche, qui mavait accompagné sur les questions d’antiparlementarisme, un sujet
autour des meédiatisations francaises des conflits africains contemporains. Ce sujet fera
lobjet de ma thése pendant cing ans, entre 2007 et 2012. C'est le moment ou je
m’'intéresse aux représentations du continent africain a la télévision, a la radio, dans la
presse écrite. Un corpus assez large me permet d’interroger la maniére dont ces
représentations meédiatiques sont mises au service de certains acteurs politiques ou

militaires. Cette recherche fait l'objet d'une publication sous forme de livre en 2016 [1].



A la fin de ce chantier, jai cependant le sentiment de ne pas étre allé au bout de
certaines questions concernant le Rwanda, notamment autour du réle de la France. Jai
travaillé sur la représentation médiatique, sur la maniere dont les journalistes enquétaient
sur le terrain, sur un certain nombre de polémiques et de controverses, mais finalement
plusieurs points restaient obscurs. A 'époque, aucun historien.ne ne travaillait sur la «
guestion francgaise », ce qui nous était dailleurs reproché. Je commencais alors a
m'interroger sur ce que peut Histoire face a un sujet comme celui-ci, alors que les
archives publiques de I'Etat francais étaient encore closes. De plus, subsistaient
beaucoup de désinformation, de déni, du c6té des acteurs politiques francais. Etait-on
vraiment en mesure de mener une enquéte historique sérieuse ? Cette question était au
fondement de mes recherches avec cette fois-ci, un “terrain” au Rwanda. Les archives
publiques de I'Etat francais étant peu accessibles, est-ce que du cété rwandais les
archives allaient étre plus riches, plus facilement accessibles, plus prometteuses ? Jai
donc fait en sorte de travailler entre la France et le Rwanda pour mieux éclairer la «

qguestion francaise ».

Outre le délicat acces aux archives, un autre obstacle se présentait pour conduire ce
projet : une littérature foisonnante existait puisque des dizaines de récits de journalistes,
de militant.e.s, de témoins circulaient. Ils pouvaient donner le sentiment que les faits
étaient déja connus ; ils portaient cependant des narrations empreintes de prismes
idéologiques assez marqués, soit dans le registre de la dénonciation de la Francafrique,
soit dans celui de la valorisation du réle exemplaire joué par la France. Le projet visait
donc aussi a l'analyse d’une littérature foisonnante, de ses conditions de production, de

ses objectifs, des matériaux qui fondent ces narrations.

Ainsi, j'ai par exemple pu constater que la polémique autour du réle de la France avait
précédeé le génocide : un débat public existe en effet au Rwanda dés 1992. Certains
acteurs rwandais mettent trés tét en cause la présence militaire francaise au Rwanda et
la maniere dont celle-ci conforte un régime qui cautionne, voire organise, des violences
aboutissant a des massacres de masse. Le projet visait ainsi a éclairer la « question
francaise » par le prisme d'un retour a la controverse publique, pour comprendre
également comment cette crispation autour de la « question francaise » a impacté la
maniére de produire du savoir. Produire du savoir sur le génocide des Tutsi a partir de
1994, c'est aussi intégrer un champ de force entre des acteurs qui s'inserent parfois dans
des jeux dalliance, de rivalité, dans des affrontements déclarés. Jai ainsi essayé de

comprendre quels étaient ces réseaux, comment ils sarticulaient les uns aux autres,



comment ils ont pesé sur la production de connaissances scientifiques au sein de
linstitution, et comment les historien.ne.s ont été partie prenante de ces rapports de

force, tout en les subissant parfois.

CB : Vous évoquez les différences de positions, de postures, des historien.ne.s a
Puniversité francaise. Qu’en est-il des étudiant.e.s ? Aprés une longue expérience
d’enseignement a luniversité francaise, vous enseignez en effet ce semestre
[automne 2024] deux premiers cours undergraduate a NYU qui s’intitulent
“Mémoires francaises de l'empire : silences” et “Média et crises politiques en
France depuis l'affaire Dreyfus”. Dans quelle mesure les discussions de classe
dans ces deux cours convergent et/ou divergent-elles ? Comment les étudiant.e.s
a NYU comprennent-iels les “mémoires francaises de 'empire” ? Et quelles en

sont les perceptions dans vos cours en France ?

FR : D'abord, ces deux cours sont nourris de mes recherches. Jévoquais limportance de
lannée 2005, et toutes les tensions autour du fait colonial : le cours autour des mémoires
de l'empire colonial francais est en partie nourrie des lectures, des réflexions, des travaux
sur le sujet ainsi que de mes recherches sur les mémoires controversées du génocide
des Tutsi. La question des crises politiques est quant a elle liée a attention que je porte
a l'étude des rapports entre meédias, crises démocratiques et montée des extrémismes.
Ce sont des cours que jai souhaité inscrire dans le temps long de l'histoire : dans les
deux cas, ils permettent aux étudiant.e.s dappréhender l'histoire politique francaise de la

fin du XIXe siécle a nos jours.

Ma premiere impression, c'est le vif intérét des étudiant.e.s pour de telles questions :

elles leur apparaissent demblée comme des questions trés actuelles. La question sur la
crise politique dans les démocraties parle fortement aux étudiant.e.s américain.e.s étant
donné le contexte dans lequel on se trouve ici et les étudiant.e.s ont bien compris quen
France aussi l'on connait une situation démocratique délicate qui a d'ailleurs constitué le
point de départ de notre réflexion. De la méme maniére, les formes de réactivations des
meémoires coloniales en France peuvent faire écho a certains débats que les étudiante.s
connaissent comme la polémique autour des banned books. Ces comparaisons ont sans

doute contribué a faciliter limmersion des étudiant.e.s dans le cours.

La deuxieme chose que jai ressentie, cest une certaine aisance des étudiante.s
ameéricain.e.s a prendre la parole, a s'exprimer, y compris en francais, a affirmer des idées,
a construire un raisonnement collectif, puisque la modalité principale de ces cours

repose sur des enquétes individuelles et collectives conduites a partir darticles



scientifiques et de quelques sources historiques. Sans nécessairement magnifier les
étudiant.e.s américains, je leur trouve une certaine maturité dans la réflexion, une certaine

prudence également qui convient plutét bien a l'historien que je suis.

J'ai aussi pu observer des histoires familiales qui ont croisé l'histoire francaise ou
I'histoire coloniale et qui ressurgissent dans le cours. Quand on parle de lIndochine,
quand on parle de lAlgérie, il y a des questionnements qui entrent en résonance avec
certains parcours familiaux. Ces résonances sont précieuses pour un enseignant parce
guelles permettent de montrer que le savoir que lon mobilise est un savoir vivant, méme
si l'on parle d'événements qui ont eu lieu il y a 50 ou 70 ans. Donc, de ce point de vue-Ia,
ce ne sont que des impressions plutdt positives, j'en suis désolée, ca va faire un peu

démagogue !

Une derniére chose : jai souvent été interrogé par des collegues ou par des
connaissances sur les différences entre les étudiant.e.s francais.e.s et les étudiant.e.s
ameéricain.e.s. Je suis peut-étre hostile a toute forme de culturalisme, mais de mon point
de vue, jai plutdt tendance a observer des similitudes. Ce sont des jeunes gens qui
s'interrogent sur leur avenir professionnel, sur la situation politique actuelle et qui ont
envie de mieux comprendre le monde. Certes, nos systémes universitaires sont tres
différents mais, au-dela de leur hétérogénceéité, de leur diversité, il existe de nombreux
points communs entre les étudiant.e.s de NYU et celles et ceux que javais 'habitude de

fréquenter.

CB : Vous allez donner, ce mercredi 30 octobre 2024, a la Maison francaise de
NYU, une conférence intitulée “Génocide des Tutsi du Rwanda : réflexions sur
IHistoire”, un théme qui sera également au coeur du séminaire que vous allez
enseigner au printemps prochain (FREN-GA 1991) [printemps 2025] [2]. Il semble
que la bibliothéque d’Afrique “subsaharienne” diffusée dans les départements
littéraires de francais aux Etats-Unis, voire en France, soit majoritairement
camerounaise et sénégalaise. Il semble qu’il y ait moins de références d’Afrique
centrale et d’Afrique de UEst circulant dans ces mémes départements. Quel est

'état de la recherche francaise en Histoire du Rwanda ?

FR : Il y aurait beaucoup déléments a apporter : déja, il y a une tradition francaise
d’'intérét pour lhistoire du Rwanda qui existait avant le génocide et qui sest largement
renforcée avec lui. Une génération de chercheurs fréquentait souvent le Rwanda, le
Burundi, parfois le Congo, dans les années 80/90, et a été heurtée, d'une certaine

maniere, par le génocide des Tutsi. Je dis “heurtée” parce que ces collegues ont perdu



des proches, des ami.e.s, des collegues. Cette génération s'est mise tres tét a écrire sur
le génocide des Tutsi. Je pense a Jean-Pierre Chrétien qui a cherché a alerter sur les
risques de génocide qui se produisaient et qui fait partie des premiers a avoir enquété
dés 1994. Je pense aussi a un historien franco-rwandais sur lequel je reviendrai mercredi
[30 octobre 2024] et qui s'appelle José Kagabo, exilé en 1973, maitre de conférences de
'EHESS, et qui lui aussi commence a enquéter dans les premiéres semaines qui ont suivi
le génocide. Avec d'autres, ils ont porté les premiers récits historiens sur le génocide des
Tutsi : en étant conscient que le génocide napparait pas brutalement et violemment en
avril 94 mais que c'est un projet qui a été construit, planifié, et qui a été permis aussi en
fonction d’'une histoire longue de la colonisation, du moment immédiatement post-

colonial, de la mise en place d’un parti unique.

Ils étaient aussi soucieux de collecter des traces du génocide des Tutsi : Jean-Pierre
Chrétien s'est par exemple associé a Reporters sans Frontieres dans le cadre de
missions visant a identifier des collections de presse écrite rwandaise et des archives
sonores de la Radio-Télévision Libre des Milles Collines et de Radio Rwanda. Cette
matiere collectée lors de deux missions en septembre et en novembre 94 constitue la
base d'un des premiers ouvrages de référence sur le sujet, Rwanda, les médias du
génocide (Karthala, 1995), dirigé par Jean-Pierre Chrétien. Donc, si vous voulez, c6té
francais, ces travaux constituent un socle important. Il y a une matiére qui est la, qui
circule, qui est présente, qui commence a légitimer le sujet, méme si ce n'est pas facile
d'étre historien.ne du génocide des Tutsi en France dans les années 90 alors que la
France a été mise en cause dans celui-ci. Evidemment, quand on s'appelle Jean-Pierre
Chrétien, José Kagabo, Gérard Prunier.. on s'intéresse aussi au réle de la France et on
dénonce ce qui s'est produit, ce qui vaudra parfois a certains d’entre eux détre accusés

246

de représenter “anti-France”, d'étre des “ennemis de la France”.

Et puis, il y a eu peut-étre un deuxieme temps, dans lequel d'une certaine maniéere je
m'inscris, avec des étudiant.e.s qui vont commencer a travailler a la fin des années 2000,
au début des années 2010, et qui vont commencer également a s'intéresser a la question
rwandaise, parfois en faisant des terrains assez longs au Rwanda. Je pense que c'est une
spécificité de la recherche francaise : certaines recherches doctorales ont duré
longtemps, 6 ans, 7 ans, 8 ans, 9 ans, parfois 10 ans, certaines brillantissimes, avec des
gens qui ont pris le temps de construire une intimité avec le terrain rwandais. Parce
guévidemment quand on vient de France, il faut sapproprier un terrain, parfois maitriser
une langue [le kinyarwanda], certain.e.s ayant fait l'effort de lapprendre, de créer une

profonde confiance avec leurs informateurs.informatrices : il existe tout un travail de



connaissance du Rwanda, de création de formes d’intimité, d'orientation de ces propres
guestionnements aussi. Cette génération a commenceé a publier au milieu des années
2010, comme Hélene Dumas, un peu plus tard pour d'autres, comme Rémi Korman ou
Violaine Baraduc. Il y a donc une historiographie francaise qui commence a étre assez

conséquente [3].

Le dernier point qui mérite sans doute d'étre soulevé concerne les archives disponibles.
Méme si une partie des archives ont été dégradées, dispersées ou détruites en 94, on
dispose tout de méme aujourd’hui de massifs archivistiques assez conséquents. Or, une
partie des archives publiques de ['Etat rwandais — celles qui concernent la Présidence, les
Ministeres, les Agences - sont majoritairement en langue francaise pour la période qui
précede le génocide. Donc, pour les historien.ne.s rwandais francophones ou pour les
historien.ne.s francais.e.s qui s'intéressent au Rwanda, il y a une ressource assez
importante qui a commenceé a étre exploitée, qui pourrait I'étre beaucoup plus, mais cest

une des forces de la recherche francophone sur le sujet.

CB : Dans quelle mesure la recherche francaise s’inscrit-elle dans les champs de
recherche développés par les chercheurs.euses rwandais.e.s ? Comment fait-on,
au Rwanda, lhistoire du génocide des Tutsi, et comment celui-ci est-il

commémoré ?

FR : C'est une question complexe. Une premiéere chose a préciser est lengagement des
historien.ne.s du Rwanda, avant le génocide, dans les luttes de leur époque :ily a eu un
usage politique de l'histoire au Rwanda dans les années 90 et certain.e.s historien.ne.s de
lépoque comme Ferdinand Nahimana ont rejoint le projet extrémiste. Nahimana a été
directeur de 'Office Rwandais d’'Information qui a conduit la propagande du régime, c'est
l'un des co-fondateurs de la Radio-Télévision Libre des Milles Collines. Il avait face a lui
d'autres historien.ne.s, comme Emmanuel Ntezimana par exemple, un des grands
dirigeants d’'une des associations de défense des droits de ’lHomme qui dénoncaient les
massacres et les risques de génocide. Il faut avoir en téte que les historien.ne.s

rwandais.e.s ont été traversé.e.s par cette période.

Au sortir du génocide, il y a une interrogation : que peut-on faire en tant qu’historien
rwandais ? Dans un pays qui est encore en train de compter les morts et de les enterrer,
ou la sécurité n'est pas rétablie, alors que les génocidaires sont réfugiés au Zaire
[République Démocratique du Congo] et ménent des infiltrations pour essayer de finir le
travail, que peut 'Histoire ? L'Histoire peut-elle contribuer a reconstruire une sociéte

completement disloquée ? Ainsi, des historiens et intellectuels rwandais comme Paul



Rutayisire ou Bernardin Muzungu conduisent une réflexion sur le réle de 'Histoire dans la
refondation du pays autour notamment d’'une revue nommee les Cahiers Lumiere et

Société [4].

Au sein de ces Cabhiers, ils réfléchissent a l'histoire longue du Rwanda, ceuvrent a
remettre en cause la vision de l'histoire qui avait été portée par le parti unique pendant
trés longtemps. Ils batissent une histoire post-génocide du Rwanda qui insiste sur
I'histoire longue du Rwanda, sur le fait qu'il n'existe pas de haine ancestrale entre Tutsi et
Hutu, que le Rwanda est un pays dont les habitant.e.s parlent la méme langue, ont la
méme religion, une histoire partageée. lls soulignent que l'ethnisme, en tant qu'idéologie,
est en partie liée a des choix faits par des colonisateurs et repris ensuite par certain.e.s

acteurs.actrices rwandais.e.s.

Du c6té des politiques publiques de la mémoire étudiées par Rémi Korman, I'Etat
rwandais a trés tét conduit des enquétes sur le génocide pour prouver celui-ci aupres
de la justice internationale, mais aussi pour le documenter, essayer d'établir les
principaux lieux de massacre, recenser le nombre de victimes, identifier les personnes
décédées. Ce travail important a parfois suscité des jeux de tension avec les
acteurs.actrices rwandais.e.s. Par exemple, du c6té des communautés de rescapé.e.s,
dans certaines communes, il y a eu le désir de porter une mémoire de 'événement qui
n'était pas toujours en adéquation parfaite avec les désirs de 'Etat rwandais. Il pouvait
donc y avoir des jeux de tension entre les officiels rwandais et les associations de
rescapeé.e.s : c'est ce que pointe notamment le travail de Florence Rasmont sur deux
communes situées a 'Est de Kigali, les communes de Gikoro et Bicumbi [5]. Au final, au
sortir du génocide, il fallait a la fois reconstruire une mémoire nationale, rendre la justice,
lutter contre le négationnisme, former les jeunes gens a ['Histoire, le tout avec des

moyens dérisoires.

Aujourd’hui, les liens entre la recherche francaise et la recherche rwandaise sont
importants. Il faut dire qu'un certain nombre d’historien.ne.s rwandais.e.s ont, depuis les
années 2000/2010, suivi des études, soit en Belgique soit en France, obtenu des
doctorats (je pense a Philibert Gakwenzire qui est aujourd’hui l'un des principaux
historiens rwandais et aussi le directeur de l'association de rescapé.e.s Ibuka Rwanda) [6].
Le dialogue entre les chercheurs.chercheuses des deux pays a toujours été maintenu,
avec des points d'attention communs comme par exemple aujourd’hui la question des
archives. En France comme au Rwanda, les historien.ne.s ont conscience a la fois des

enjeux de collecte - il existe encore pas mal de papiers qui circulent chez les un.e.s, chez



les autres, chez des personnes privées, dans les associations — mais aussi des enjeux
d'accessibilité afin de rendre plus aisément accessible aux jeunes
chercheurs.chercheuses la diversité des archives disponibles en Belgique, en France, au
Rwanda. Avec Philibert Gakwenzire, avec Rémi Korman, ce sont des travaux que l'on
essaie de conduire au sein d'un collectif qui s'appelle RwandaMAP [7] que l'on a monté en
2018 et qui vise notamment a faire un état des lieux de lexistant, dans le domaine de la
recherche, des publications mais aussi dans le domaine des archives. C'est donc 'un des
objets de ce réseau international de chercheurs, dont une dizaine internationaux, dont
des Rwandais.e.s et des Francais.e.s. Nous pensons guen croisant les regards, on peut
justement permettre d'approcher la complexité des approches, des archives disponibles,
des questionnements posés. Nous croyons beaucoup en la force du collectif pour

travailler sur un tel événement.

CB : Dans son poéme intitulé “Rwanda is not Hotel Rwanda” [8], la poétesse et
activiste rwandaise Malaika Uwamahoro scande : “my people chose forgiveness
over the atrocities they witnessed - Rwanda is not Hotel Rwanda - we will not be
defined by the genocide”. A travers une référence directe au film hollywoodien de
Terry George sorti en 2004, Uwamahoro appelle a décentrer le “génocide” des
représentations étrangéres du Rwanda. Dans quelle mesure diriez-vous qu’ily a
en effet présence, en dehors du Rwanda, d’'une mise au centre du macabre dans

les représentations historiques, médiatiques et politiques du pays ?

FR : Alors, il y a plusieurs manieres daborder la question. Par ou commencer... Si lon
prend le cas francais et la 30éme commeémoration qui vient de sachever, et si lon étudie
les représentations médiatiques qui ont été diffusées, je crois tout de méme que lon a
énormément progressé. Le travail journalistique produit au printemps dernier a été plutét
de bonne qualité. Certaines productions comme le dernier documentaire de Michaél
Sztanke et de Maria Malagardis sont méme remarquables [9]. Sans prétendre tout
connaitre, il me semble que de nombreuses productions journalistiques, culturelles ou
artistiques permettent un retour sur lévénement avec une certaine fidélité aux faits et a
la parole des victimes, un évitement de formes de voyeurisme, de perspectives trop
macabres, ce qui ne veut pas dire que tout est réglé. Nous sommes heureusement sortis
des récits trés présents dans les années 90 en Occident qui présentaient le génocide
comme un “affrontement tribal au sein d’'un continent africain forcément voué au chaos

et au désordre"



Le deuxieme point sur lequel jaimerais réagir, cest “la présence d'une mise au centre du
macabre”. Quand on parle d'un génocide, quelle place réserve-t-on a la mort ? est-ce qu'il
faut lexposer, est-ce qu'il faut leuphémiser ? Quel rapport a-t-on avec le témoignage des
victimes et avec celui des génocidaires ? Est-ce quon les expose dans toute leur
sensibilité ou dans toute leur crudité ? Faut-il décrire dans le détail toutes les formes de
cruauté subies par les Tutsi sachant que cette cruauté peut étre considérée comme lune
des dimensions de ce génocide, les génocidaires ayant cherché a faire souffrir, a mutiler,

a découper les corps ? Faut-il au contraire tenter de « refroidir » lobjet, de le distancier
”

Je nai pas de réponses simples a ces questions .. Je suis convaincu qu'il faut écouter la
parole des victimes, essayer de la relayer avec empathie mais aussi provoquer et
analyser la parole des tueurs. Du point de vue des sciences sociales, celle-ci est
précieuse dans la mesure ou les génocidaires sont ceux qui connaissent le mieux ce qui
sest passé sur les scénes de crime, de massacre, de génocide. Violaine Baraduc a par
exemple fait un travail remarquable a partir de la parole des bourreaux, et je comprends
ce type dapproches [10]. Donner la parole aux génocidaires se justifie sans aucun doute
du point de vue des sciences sociales méme si, du point de vue de certain.e.s rescapé.e.s,
cela peut interroger : les bourreaux ont déja tellement parlé et nié... va-t-on continuer a

leur donner la parole ?

En tant qu'historien.ne, il me semble aussi important d’'interroger la distance a son objet.
Le réle de l'historien.ne est de mettre a distance son objet, et en méme temps, quand on
travaille sur un génocide de ce type-la, je pense qu'on doit avoir un minimum d’empathie
avec la parole des victimes... Tout est un jeu d'équilibre : trop dempathie avec le discours
des victimes, d’'une certaine maniere, peut contribuer a quitter un peu son réle
d’historien.ne, et trop de mise a distance et d'objectivation peut conduire également
finalement a perdre une partie des dimensions extrémement tragiques et dramatiques de
lévénement. Donc, le positionnement des un.e.s et des autres doit étre réfléchi, explicité,

analysé car aucun positionnement de recherche n'est évident ou naturel.

La troisieme réflexion que je ferai, est que la difficulté qui me semble la plus importante
aujourd’hui a moins a voir avec les représentations stéréotypees du continent africain et
des Africain.e.s, quavec des discours qui sont volontairement négationnistes et qui
sappuient sur des situation extrémement dramatiques pour légitimer le négationnisme
du génocide des Tutsi. Je pense typiquement a la situation terrible de 'Est du Congo [en

tension avec le Rwanda] ou l'on se sert de la souffrance des Congolais.e.s pour justifier



des discours de haine anti-Tutsi, anti-Rwanda ou des discours qui reproduisent ceux de
Théoneste Bagosora [souvent considéré comme le “cerveau” du génocide] [11]. Dong, |3,
on a un véritable probleme, parce que ces semeurs de haine récoltent une audience en
se servant de gens qui souffrent aujourd’hui de la situation de I'Est du Congo. Il y a la
tension géopolitique entre les deux pays mais il y a aussi ces formes
d'instrumentalisation de la souffrance actuelle des Congolais.e.s. Je trouve que cest un
piege qui est tendu en fait aux politiques, mais également aux chercheurs.chercheuses
que nous sommes. Parce quévidemment, dans ces situations extrémement polarisées, on
est invité.e les un.es et les autres a se positionner. On doit se positionner en apportant

des éléments d'histoire qui permettent la compréhension des faits.

CB : En France, 'Histoire contemporaine du Rwanda est-elle majoritairement, voire

exclusivement, centrée sur le génocide ou est-elle faite autrement ?

FR : Nous sommes un certain nombre a bien sdr penser gu'il faut rester centré.e.s sur le
génocide mais que les opérations de décentrement sont également utiles pour la
construction des savoirs. J'évoquais tout a 'heure les travaux de Rémi Korman, de
Florence Rasmont qui s'intéressent plutét aux enjeux de mémoire et a l'aprés génocide. Et
c'est en réarticulant en fait ces différentes temporalités et les différentes dimensions,
par létude des massacres en tant que tels, par l'approche du réle des acteurs (la France,
lO.N.U. lEglise, les autorités), par lapproche d'un certain nombre de questionnements plus
transversaux (la place des femmes dans le génocide par exemple), que les approches se
compléetent, dialoguent, s'enrichissent mutuellement. Je pense inutile voire contre-
productif de faire entrer les disciplines en rivalité les unes avec les autres, ce qui serait
stupide : il faut plutét essayer de comprendre comment elles peuvent dialoguer,

sarticuler.

CB : Vous avez récemment contribué a l'ouvrage collectif Colonisations : notre
histoire, publié en 2023 [12]. Lun de vos travaux s’intitule “Visages de 'larmée
francaise en Afrique depuis 1958”. Vous y expliquez qu’a travers la présidence
d’Emmanuel Macron, lintervention francaise en Afrique s’articule notamment
autour de la conservation de la francophonie sur le continent africain. A ce sujet,
le 19éme Sommet de la Francophonie s’est déroulé il y a quelques semaines [les 4
et 5 octobre 2024], en France, en présence de chefs d'Etats africains. Comment,
en tant que chercheur.chercheuse en Afrique francophone, se situer en dehors de
la vision interventionniste de “la Francophonie” ? Comment penser “la

Francophonie” autrement que par lintervention ?



FR : Alors, je ne me positionne pas tellement par rapport a la francophonie. Ce qui
m'intéressait initialement était de comprendre la persistance de linfluence francaise en
Afrique, notamment sous l'angle de la présence militaire, de la comprendre en lien avec
les enjeux de soft power. Ce qui m'intéressait aussi était de comprendre comment
larmée francaise, dans certains cas, est capable d'orienter les discours et les
représentations qui sont tenus sur certaines situations africaines, soit pour légitimer sa
présence, soit pour légitimer son intervention. Ce phénomeéne est observable en Cote
d'lvoire (2002, 'Opération Licorne), au Tchad ([Opération] Epervier), depuis les années 80,
avec de multiples interventions dans des situations de crise, y compris dans des
situations assez polémiques, ou encore plus réecemment au Mali ou en Centrafrique (les
opérations Serval, Sangaris, Barkhane). Donc c'était ce jeu entre ce quon appelle le « hard
power », par exemple la présence militaire sur le terrain, et son articulation avec des
approches davantage centrées sur les représentations culturelles, les imaginaires, les
récits qui servent la légitimation des interventions militaires, qui servent a ce que les
militaires francais.e.s aient la marge de manceuvre maximale sur le terrain africain. Je ne
suis pas slr que ce soit une approche de la francophonie mais ces questionnements

m’'intéressaient a lorigine et m'intéressent toujours.

Il faut savoir que le Rwanda est un Etat francophone qui se rapproche de la famille
franco-africaine dans les années 70. En 1979, c'est Kigali [capitale du Rwanda] qui
accueille la grande réunion annuelle des chefs d’Etats africains autour du président
francais. Et c'est une forme de « récompense » accordée a Juvénal Habyarimana pour les
bonnes relations qu'il entretient avec la France. Et évidemment, le Rwanda de Juvénal
Habyarimana dans les années 80 est un peu le « bon éléve » du pré carré. Le pays est
apprécié : calme, on considere qu'il est relativement pacifique, cultive une belle amitié
avec la France, que son président est plutdt lettré. Des projets de coopération se
mettent en place au niveau des deux Etats mais aussi au niveau inférieur, entre le
département du Loiret par exemple et la préfecture de Butare. Donc, le Rwanda s'inscrit
finalement pleinement dans cette francophonie au point qu'on va le soutenir de maniere
inconditionnelle lorsque les tensions et les violences politiques vont monter. Il me semble
donc intéressant d’envisager ce rapport du Rwanda a la France, au regard de la
francophonie. A la suite du génocide, la relation avec la France va étre tumultueuse,
jusqu'a la rupture des relations diplomatiques entre 2006 et 2009. Plus récemment, le
processus de réconciliation entre les deux pays, entre 2017 et 2021, a permis lélection de

[la Rwandaise] Louise Mushikiwabo a la téte de 'Organisation internationale de la



Francophonie. Aussi, je ne suis pas sdr de ce que signifie « penser “la francophonie” »
mais il est sir que pour un Etat comme le Rwanda, la francophonie a été une organisation

par rapport a laquelle il était important de se positionner.

J'ai commenceé a faire des « terrains » au Rwanda a partir de 2017, alors que la
réconciliation nétait pas du tout amorceée. Je ne peux pas dire que cette réconciliation a
changé radicalement mes conditions de recherche car jai toujours été extrémement bien
accueilli au Rwanda. Cependant, les deux pays ont cherché a encourager la coopération
universitaire entre chercheurs.chercheuses. Des coopérations existaient déja mais la
réconciliation a permis limplication de nouveaux.nouvelles acteurs.actrices, larrivée de
financements visant a encourager la recherche franco-rwandaise. Il existe par exemple
un projet qui s'est monté il y a un peu plus de deux ans et qui sappelle « Dusangire
Amateka » (« Partageons l'histoire »). Avec des collegues rwandais, nous avons mis en
place une exposition, « Rwanda 94 : traces du génocide des Tutsi » [13], qui a été
présentée en France au printemps puis au Rwanda cet automne. Nous avons également
pu concevoir un dossier scientifique dans la revue Matériaux pour 'Histoire du temps
présent, un dossier que jai coordonné avec l'historien Rémi Korman, et qui accueille des
collegues rwandais.e.s et étrangers.étrangeres dont certain.e.s collaborent au sein de
RwandaMAP. Ce changement de contexte créé donc un certain nombre de facilités et je
ne sais pas si la circulation de lexposition aurait été possible ily a 4 ou 5 ans, peut-étre
pas. Les collaborations nont pas attendu cette réconciliation pour exister mais elles sont
désormais rendues plus aisées sans pour autant modifier les questionnements de
recherche qui sont toujours les mémes y compris quand ils peuvent étre génants pour un

pays ou pour lautre.

CB : A ce propos, il semble que la R.D.Congo, du moins le Haut-Katanga, soit peu
anglophone. Une conférence internationale de l'organisation ASAA [African
Studies Association of Africa] s’y est tenue 'année derniére [octobre 2023], avec
un nombre important de participant.e.s anglophones. Lenjeu de la langue a posé
des problémes logistiques, et ce, dés l'arrivée a 'aéroport de la ville de
Lubumbashi, ou l'on parle trés peu, voire pas du tout, anglais. Et, lors de la
conférence, certain.e.s membres du public ont méme pris la parole pour menacer
de partir si les interventions étaient en anglais. Et donc, certain.e.s intervenant.e.s

ont di traduire en direct, de l'anglais au francais, leurs communications...



FR : Cest intéressant que vous disiez cela, car il y a pratiquement eu le probleme inverse
en septembre 2021 ou un grand colloque a été organisé par Vincent Duclert, un historien
missionné par le président francais pour écrire un rapport sur le réle de la France [14].
Dans ce contexte-|a, lui et son équipe ont organisé, avec quelques collegues rwandais, un
collogue international : une machinerie énorme, avec une centaine d'invité.e.s, 10 jours de
colloque, 2 villes concernées. Et un des reproches faits au colloque est que pratiquement
toutes les communications étaient en francais. Alors, il est vrai que beaucoup de
collegues francais.e.s étaient invité.e.s, que les collegues rwandais.e.s étaient presque
toustes francophones. Mais le public de l'université de Huye [aussi connu sous le nom de]
Butare, qui est la grande ville universitaire du pays, la génération des 18-25 ans, la plupart
du temps, n'est pas francophone.. Du coup, nous étions au cceur de l'université et nous
navions pratiquement pas détudiant.e.s présente.s. Il y avait beaucoup de monde, donc
ce n'était pas forcément dramatique pour le colloque mais en termes de médiation
scientifique, de reconnaissance, d'ouverture a la jeunesse, c'était vraiment problématique

parce quon ne touchait absolument pas les étudiante.s.

Cette situation traduit aussi sans doute le manque de connexions et de relations des
réseaux de recherche les uns avec les autres. Quand nous avons monté RwandaMAP, un
des objectifs était de dire que des travaux fondamentaux sont produits en langue
francaise sans qu'ils soient lus par les chercheurs.chercheuses américain.e.s ou
anglais.e.s. Inversement, les chercheurs.chercheuses américain.e.s ou anglais.e.s font des
choses intéressantes et leurs travaux circulent peu dans lespace francophone. Donc

comment fait-on pour en fait rapprocher un peu les acteurs.actrices de la recherche ?
CB : Donc la jeune génération rwandaise n’est pas, ou peu, francophone ?

FR : Oui, parce quelle a arrété d’apprendre le francais a l'école dans la grande majorité
des cas a partir de 2008 dans le contexte de la rupture des liens diplomatiques. Le
francais n'a plus été enseigné a lécole primaire, jusquau retour récent de programmes
d'enseignement en francais. Donc, il y a eu une génération qui parfois a fait un tout petit
peu de francais a l'école primaire avant 2008 et ensuite plus du tout de maniére réguliere
et donc, il y a eu un déclin de la maitrise de la langue francaise. Cela sobserve chez les

gens qui ont entre 20 et 30 ans aujourd’hui.

CB : Donc, la rupture temporaire des liens diplomatiques a créé une génération
peu ou pas francophone avec les générations suivantes qui elles, cependant, le

sont et le seront!



FR : Elles le seront sans doute un peu plus ! Mais les générations plus anciennes l'étaient
beaucoup plus. Et quand vous allez chez les familles rwandaises, des gens qui ont 60-70
ans sont souvent connectées sur TV5 monde, Radio France Internationale ou France 24.
Les médias francophones sont trés présents dans les maisons, ce qui a mon avis est
moins le cas de la jeune génération, qui ne s'informe pas du tout de la méme maniere

dailleurs.

CB : Vous étes l'auteur d'un chapitre intitulé “Le Rwanda, si loin, si proche” de
louvrage collectif Le Choc. Rwanda 1994 : le génocide [15], publié récemment
cette rentrée [2024]. Vous revenez dans ce chapitre sur 'historiographie francaise
du Rwanda, ainsi que sur votre expérience locale du lieu qui est 'objet de vos
réflexions. Dans quelle mesure 'étude du Rwanda permet-elle de repenser la

facon de faire de 'Histoire et les méthodes traditionnelles qui y sont associées ?

FR : Alors, cest également une question qui peut étre assez vertigineuse. Mais,
évidemment, faire l'histoire d'un événement qui constitue une catastrophe majeure de
'’humanité, un traumatisme pour les individus et les sociétés qui l'ont traversée pose de
nombreux probléemes méthodologiques, éthiques, moraux... Cela pose énormément de
guestions. Je ne vais évidemment pas en faire le tour, mais il y en a qui sont assez
essentielles. Par exemple, quelle est ma légitimité a écrire sur le sujet ? Je nai pas de

famille c6té Rwanda, je n'avais pas d’histoire familiale ou intime avec le Rwanda...

En tant qu'historien francais, jéclaire une partie de l'histoire de mon pays dans la relation
gu’il a avec le Rwanda. Et, de fil en aiguille, évidemment, je me suis familiarisé avec ce qui
sest produit en 1994 et avant. Je suis devenu, petit a petit, un des spécialistes de
I'histoire du génocide des Tutsi. Je considére que jai une place a occuper dans l'‘écriture
de cette histoire, tout en respectant les autres acteurs.actrices.. Je connais également
les limites de ce que je peux faire : je ne connaitrai jamais aussi intimement la société
rwandaise que les collegues rwandais.e.s qui connaissent la langue dans tous ses replis,
qui connaissent intimement l'organisation sociale du Rwanda etc... Sur certains points, je
ne pourrai pas arriver a leur niveau. Et en méme temps, dans mon domaine, je peux
apporter également ma connaissance, mes méthodes historiennes, mon rapport a
l'archive.. Donc cest vraiment dans cette collaboration et ce travail collectif, je pense,

gu'il faut essayer de penser les choses.

Cela étant, il y a toute la question du positionnement du chercheur.chercheuse par
rapport a d'autres enjeux qui ne sont pas liés a la recherche : des enjeux juridiques, de

memoire, de lutte contre le négationnisme... Nous nous positionnons toustes



différemment les un.ess et les autres. Faut-il aller témoigner, puisque l'historien.ne
témoigne, dans les proces ? Jai plutét tendance a penser que oui. D’autres considérent
peut-étre que ce nest pas la place de l'historien.ne : c'était la position dHenry Rousso
dans les années 90. C'est une question qui fait moins débat aujourd’hui qu’il y a 30 ans.
Est-ce ma place de participer aux commeémorations, et de venir dans des moments qui
sont plutdt lieés a la mémoire, aux témoignages des rescapés ? Jai plutdt tendance a
penser que le dialogue et le lien quon peut entretenir avec les rescapé.e.s sont souvent
vertueux et précieux. L'exposition que nous avons présentée a été accueillie par
lassociation Ibuka au Rwanda. C'est extrémement précieux, y compris dans les retours
qui nous sont faits par rapport a lexposition. Connaitre un événement, cest connaitre la
société qu'il a traversée, donc les individus qui la constituent. Aussi, je pense qu’il ne faut
pas se fermer a la dimension davantage mémorielle, mais essayer au contraire de

densifier les liens avec ces acteurs.actrices.

CB : J’ai particulierement aimé lire la description que vous faites de votre séjour
au Rwanda. Vous écrivez par exemple : “le chercheur que je suis s’est rapproché
de son objet”. Pourriez-vous revenir sur cette expérience locale et sur la maniére
dont celle-ci a contribué a élaborer votre pratique ? Dans cette optique, quels
conseils pourriez-vous donner aux étudiant.e.s en sciences humaines qui

souhaitent travailler et écrire sur U'Afrique ?

FR : Il s'agit vraiment de construire son intimité avec le pays, la société, et les gens qui y
vivent. Avoir beaucoup travaillé sur le sujet depuis la France ne ma pas donné d’intimité
mais m'a tout de méme donné un solide bagage sur le contexte et sur la connaissance
de l'histoire du Rwanda. Et, apres, jai fait deux premiers séjours ou je nai pas vraiment fait
de recherche : je suis allé au Rwanda, jai visité les mémoriaux, jai rencontré les gens et
les archivistes pour voir ce que je pouvais faire.. Jai vu les gens que je connaissais parce
que je les avais vus dans les colloques, jai pris le temps de mieux les connaitre, des
amitiés se sont forgées. J'ai aussi pris le temps de renforcer ma connaissance du pays,
du « terrain », de la société. Je nai pas fait immeédiatement un travail d’historien, mais je
me suis rapproché de cette société qui maccueille, et jai fait en sorte de créer de la
confiance avec des gens qui vont ensuite maccompagner ponctuellement ou plus
durablement, qui vont morienter et me conseiller, des collegues, des traducteurs, des

ami.e.s...



Prendre le temps est décisif pour pouvoir se laisser pénétrer par cette connaissance
intime de la société, y compris par les histoires familiales qui disent souvent beaucoup
de choses. Au gré d'un repas et des confidences, on en apprend un peu plus sur l'histoire
de la famille et son itinéraire : on fait des connexions qu'on ne faisait pas forcément
avant. Il faut accepter de prendre ce temps. Et puis, a chaque séjour, méme quand je
passais toute la journée aux archives, jallais visiter un.e tellle ou un.e telle, enrichir les
amitiés, entretenir les connaissances. Il faut faire en sorte que ces connexions soient
profondes, solides et que quand il y a du lien créé, vous le respectiez et l'entreteniez,
parce quil y a trop de gens qui passent dans ces sociétés, qui prélévent, qui collectent,
qui repartent, qui font un article ou un petit livre et qui ne reviennent pas. Cet usage
instrumental est nocif pour tout le monde, parce que parfois, quand on est
chercheur.chercheuse, on se retrouve confronté.e a des Rwandais.e.s qui ont eu des
mauvaises expeériences avec certain.e.s chercheurs.chercheuses et qui ne veulent plus
trop vous parler ou qui sont méfiant.e.s. Au sein d'une telle société, les Rwandais.e.s ont
traversé tellement d’épisodes extrémement douloureux qu'il faut arriver avec beaucoup
de délicatesse, de prudence, d’humilité. Le premier conseil que je donnerai donc aux
jeunes chercheurs.chercheuses est de prendre leur temps. Tout a I'heure, quand je disais
gu’il y avait des chercheurs.chercheuses qui avaient mis 7/8/9/10 ans, c'est parfois pour
des questions financieres et de précarité, mais c'est aussi parce que la société quon
cherche a approcher est complexe, fragile, délicate. Et, on ne crée pas une intimité avec

celle-ci en quelques jours, en quelques semaines.

Un autre conseil pour les enquétes sur le terrain est davoir assez rapidement la plus
forte visibilité possible sur les archives qui sont disponibles au Rwanda et a l'étranger, et
de ne jamais oublier gu’il y a souvent une complémentarité entre les deux. Il faut éviter
de se dire que « je ne vais faire de larchive qua 'étranger ou quau Rwanda » et veiller a
rester ouvert.e a toutes les propositions, entretenir des liens étroits avec les
historien.ne.s et les archivistes rwandais.e.s qui connaissent souvent aussi bien les fonds
d'archives locales que les archives des proces Gacaca [« justice » en kinyarwanda, créés
pour promouvoir la réconciliation et la justice post-génocide]. Il faut donc construire ce
lien étroit, identifier également les personnes capables d'apporter des témoignages. Cela
prend également du temps, mais cela me semble décisif tout en sachant que la situation
de larchive au Rwanda nest pas la situation de larchive en France : les fonds d'archives
auxquels vous allez étre confronté.e.s au Rwanda ne sont pas toujours classés, pas
forcément inventoriés. La législation sur la question des archives n'est pas toujours tres

claire. Il faut étre prét.e a passer un temps conséquent sur ces opérations d’'identification



et de classement : il faut étre conscient.e que linvestissement de temps sur des sujets
comme celui-ci au regard des deux éléments que jai donnés peut vite étre compté en
plusieurs années. Et si vous étes sur une logique « je vais vite, je fais un travail qui doit

étre bouclé en 3 ans », cela ne peut pas fonctionner.

CB : ... ce que paradoxalement nous demande l'administration de l'université pour

des raisons budgétaires !

FR : Je sais bien : en France aussi, ces délais sont de plus en plus souvent demandés.
Nous faisons en sorte de répondre que nous travaillons sur des génocides, sur des
sociétés étrangeres complexes dont on ne maitrise pas forcément la langue. De mon
point de vue, il faut donc accepter que de telles recherches puissent prendre plus de
temps. L'exemple des travaux récents faits en France sur le génocide des Tutsi devrait
inciter nos tutelles a mieux financer la recherche sur les guerres et les génocides et a
penser a des dispositifs suffisamment stables et souples pour permettre aux

chercheurs.chercheuses motivé.es denquéter sérieusement dans de bonnes conditions !

[1] Francois Robinet, Silences et récits : les médias a lépreuve des conflits africains (1994-
2015), Paris, INA, Editions, 2016, 408 p.

https://www.inatheque.fr/publications-evenements/publications-2016/les-medias-

lepreuve-des-conflits-africains-francois-robinet.html.

[2] Présentation des cours du Department of French Literature, Thought and Culture:

https://as.nyu.edu/departments/french/graduate/course-offerings-for-2024-2025.ntml.

[3] Voir notamment : Héléene Dumas, Le génocide au village. Le massacre des Tutsi au
Rwanda, Paris, Seuil, 2014, 384 p.[rééd coll “Points”, 2024] ; Rémi Korman, “L'Etat rwandais
et la mémoire du génocide Commeémorer sur les ruines (1994-1996)", Vingtieme Siecle.
Revue d'histoire, n®122, 2014/2, p. 87-98; Violaine Baraduc, “Tuer au cceur de la famille Les

femmes en relais”, Vingtieme Siecle. Revue d'histoire, n° 122, 2014/2, p. 63-74.

[4] Rémi Korman, Francois Robinet, “Paul Rutayisire, des lumieres de ['Histoire a la
refondation de la société rwandaise”, Matériaux pour l'histoire de notre temps, n° 151-152,
20241, p. 70-74, https://doi.org/10.3917/matel51.0070.



https://www.inatheque.fr/publications-evenements/publications-2016/les-medias-lepreuve-des-conflits-africains-francois-robinet.html
https://www.inatheque.fr/publications-evenements/publications-2016/les-medias-lepreuve-des-conflits-africains-francois-robinet.html
https://as.nyu.edu/departments/french/graduate/course-offerings-for-2024-2025.html
https://doi.org/10.3917/mate.151.0070

[56] Florence Rasmont, ‘Les militants. Histoire d'une mobilisation pour la mémoire du
génocide des Tutsi dans le Rwanda rural (1994-1996), Matériaux pour l'histoire de notre

temps, n° 151-152, 2024/1, p. 25-34, https://doi.org/10.3917/mate151.0025.

[6] Voir par exemple :Philibert Gakwenzire, « Les archives de la “commune” du Rwanda et
les études du génocide des Tutsi », Matériaux pour l'histoire de notre temps, n° 151-152,
2024/, p. 17-24._https://doi.org/10.3917/mate151.0017.

[7] Carnet de recherche du projet RwandaMAP: https://rwandamap.hypotheses.org/.

[8] Malaika Uwamahoro, “Rwanda is not Hotel Rwanda”TEDx Nyarugenge

https://wwwyoutube.com/watch?v=irL-vodUwIg&t=2s.

[9] Michaél Sztanke, Maria Malagardis et Seamus Haley, “Rwanda, vers lapocalypse”,

France, documentaire, 71 min, Babel Doc, France Télévisions, 2024.

[10] Violaine Baraduc, Tout les oblige a mourir. L'infanticide génocidaire au Rwanda en
1994, Paris, CNRS Editions, 2024, 304 p.

[11] Francgois Robinet, “Trente ans de négation du génocide des Tutsi : Genése, déploiemnt,

[re]configurations”, Revue d’histoire de la Shoah, n°221, mars 2025, p. 311-340.

[12] « Visages de l'armée francaise en Afrique depuis 1958 » et « Mémoires francaises de
'Empire : silences, controverses, instrumentalisations », In Pierre Singaravélou and alii (dir),
Colonisations. Notre histoire, Paris, Le Seuil, 2023, p. 114-117 et 125-128.

[13] Présentation de lexposition sur le site de La Contemporaine :

http://www.lacontemporaine.fr/accueil-1/rwanda-1994-traces-du-genocide-des-tutsi. Voir

également la critique de l'exposition par la politiste Mathilde Beaufils : Exposition. «
Rwanda 1994. Traces du génocide des Tutsi », Nanterre, La Contemporaine, 14 mai-12
juillet 2024. Politique africaine, n° 174, 2024/2), p. 196-198.

https://doi.org/10.3917/polaf174.0196.

[14] Voir les actes du colloque en ligne : https:/cirre.hypotheses.org/credits.

[15] « Le Rwanda, si loin, si proche », in Stéphane Audoin-Rouzeau, Annette Becker, Samuel
Kuhn, Jean-Philippe Schreiber, Le Choc. Rwanda 1994 : le génocide des Tutsi, Paris,
Gallimard, 2024, p. 290-309.


https://doi.org/10.3917/mate.151.0025
https://doi.org/10.3917/mate.151.0017
https://rwandamap.hypotheses.org/
https://www.youtube.com/watch?v=irL-vodUwIg&t=2s
http://www.lacontemporaine.fr/accueil-1/rwanda-1994-traces-du-genocide-des-tutsi
https://doi.org/10.3917/polaf.174.0196
https://cirre.hypotheses.org/credits
https://www.gallimard.fr/catalogue/le-choc/9782073056764#:~:text=Le%20Rwanda%20a%20sombr%C3%A9%20au,tutsi%20et%20d%C3%A9vastant%20le%20pays.

Francois Robinet


https://as.nyu.edu/faculty/francois-robinet.html
https://as.nyu.edu/faculty/francois-robinet.html
https://as.nyu.edu/faculty/francois-robinet.html

Catherine Behm

Discrimination and Anti-Harassment Policy.

Learn more about accessibility at NYU



https://www.nyu.edu/about/policies-guidelines-compliance/equal-opportunity/harassment-and-discrimination.html
https://www.nyu.edu/about/policies-guidelines-compliance/equal-opportunity/harassment-and-discrimination.html
https://www.nyu.edu/accessibility
https://as.nyu.edu/departments/french/people/meet-our-graduate-students/catherine-behm.html
https://as.nyu.edu/departments/french/people/meet-our-graduate-students/catherine-behm.html
https://as.nyu.edu/departments/french/people/meet-our-graduate-students/catherine-behm.html
https://as.nyu.edu/departments/french/people/meet-our-graduate-students/catherine-behm.html
https://as.nyu.edu/departments/french/people/meet-our-graduate-students/catherine-behm.html

